
Messaggio per la 10ª Giornata per la custodia del creato 
1° settembre 2015 

 
Un umano rinnovato, per abitare la terra 

 
 

1. Leggere i segni, per comprendere i tempi  
“Quando si fa sera, voi dite: ‘Bel tempo, perché il cielo rosseggia’; e al mattino: ‘Oggi burrasca, 

perché il cielo è rosso cupo’. Sapete dunque interpretare l’aspetto del cielo e non siete capaci di 
interpretare i segni dei tempi?” (Mt 16,2-3). La risposta di Gesù ai farisei e sadducei invita a leggere 
i segni – quelli nel cielo come quelli nella storia – per vivere il tempo con saggezza, cogliendo, 
nella sequenza dei momenti, il kairòs – il tempo favorevole – in cui il Signore chiama a seguirlo.  

Quest’anno, a dare un particolare significato alla Giornata per la custodia del creato, vengono a 
convergere tanti elementi, a partire dall’Enciclica Laudato si’1 che Papa Francesco ha dedicato alla 
questione ambientale. Assume poi un forte rilievo il 5° Convegno Ecclesiale Nazionale (“In Gesù 
Cristo, il nuovo umanesimo”, Firenze, 9-13 novembre 2015), così come il Giubileo della 
misericordia che si aprirà l’8 dicembre 2015. Uno sguardo credente cercherà di cogliere nei 
momenti evidenziati i legami che lo Spirito intesse, con una lettura in profondità dei segni dei 
tempi, secondo l’indicazione formulata proprio cinquant’anni fa dalla Costituzione conciliare 
Gaudium et spes. In questa direzione, vorremmo riscoprire in questo Messaggio una “sapienza 
dell’umano”, capace di amare la terra, per abitarla con sobria leggerezza.  

 
2. Per un umano rinnovato  
L’orizzonte del Convegno Ecclesiale di Firenze orienta la Chiesa italiana ad una rinnovata 

meditazione dello stile di umanità che scaturisce dalla contemplazione di Gesù Cristo, il Figlio 
dell’Uomo. Come ci ricorda il Papa, Gesù “invitava a riconoscere la relazione paterna che Dio ha 
con tutte le creature e ricordava loro con una commovente tenerezza come ciascuna di esse è 
importante ai suoi occhi”2. Un creato, dunque, da gustare in tutta la sua bellezza ed in rendimento di 
grazie, da abitare con coraggio, sobrietà e in solidarietà con i poveri, entro la grande comunione 
delle creature. Un creato riconosciuto, alla luce della Pasqua, come la grande opera del Dio uni-
trino, vivificata e condotta a compimento dallo Spirito creatore (cf. Rm 8,19ss): costituito “secondo 
il modello divino”, è quindi esso stesso “una trama di relazioni”3. 

La creazione appare così come spazio da abitare nella pace, coltivandolo e custodendolo, per 
costruirvi una vita buona condivisa. L’esperienza di tante generazioni credenti si fa così invito per 
noi, perché impariamo anche oggi a vivere in tale orizzonte la nostra umanità, abitando la terra con 
una sapienza capace di custodirla come casa della famiglia umana, per questa e per le prossime 
generazioni.  
 

3. Una casa abitabile per la vita di tutti  
Tale sapienza porta in sé sfide e compiti impegnativi. Emerge anzitutto una forte istanza di 

giustizia, per superare con decisione un sistema economico che non si cura dei soggetti più fragili, 
ma anche una profonda esigenza di ripensamento dei nostri stili di vita. Mossi da una spiritualità 
orientata alla “conversione ecologica”4, essi dovranno essere leggeri, orientati alla giustizia e 
sostenibili sul piano personale, familiare e comunitario. Occorre tornare ad apprendere cosa 
significhi sobrietà, ripensando anche i nostri stili alimentari, privilegiando, ad esempio, le 
produzioni locali e quelle che provengono da processi rispettosi della terra.  

Strettamente connessa a tale importante questione è la difficoltà a garantire il diritto al cibo in 
un tempo di instabilità climatica crescente. Sempre più spesso eventi metereologici estremi 

                                                
1 Cf. FRANCESCO, Lettera Enciclica Laudato si’, 24 maggio 2015, n. 14.  
2 Ibid., n. 96.  
3 Ibid., n. 240.  
4 Ibid., n. 216. 



devastano la terra e la vita delle persone. Siamo invitati a quella “responsabilità di proteggere”5 che 
impegna le Nazioni a un’azione condivisa per contenere le emissioni che modificano il clima e 
riscaldano il pianeta. È “urgente e impellente lo sviluppo di politiche” affinché “nei prossimi anni 
l’emissione di anidride carbonica e di altri gas altamente inquinanti si riduca drasticamente, ad 
esempio, sostituendo i combustibili fossili e sviluppando fonti di energia rinnovabile”6. 

Il 2015 vedrà un appuntamento fondamentale in tal senso: la Conferenza delle Parti (COP 21), 
che si terrà a Parigi per definire il quadro di riferimento per la tutela del clima nei prossimi anni. La 
comunità internazionale è chiamata a raggiungere accordi vincolanti, capaci di limitare l’entità del 
mutamento, condividendo impegni e rischi secondo giustizia. Vorremmo richiamare, in particolare, 
l’esigenza di un forte impegno del Governo italiano, per un accordo di alto profilo, che garantisca 
un futuro sostenibile al clima planetario. Contribuire a tale impegno significherà anche per l’Italia 
rafforzare la sostenibilità dell’economia, privilegiando sempre più le energie rinnovabili e 
potenziando l’ecoefficienza, offrendo così anche nuove opportunità di lavoro.  
 

4. Per una Chiesa in uscita  
La Chiesa italiana si sente profondamente coinvolta in tale impegno ed avverte la responsabilità 

di contribuirvi per quanto le è possibile. Alcune indicazioni in tal senso possono venire da una 
ripresa delle “cinque vie” proposte dalla Traccia per il Convegno Ecclesiale di Firenze. Leggendole 
in relazione alla Giornata per la custodia del creato, vi scopriamo l’invito ad essere:  

• una Chiesa che sa uscire da ambiti ristretti, per assumere il creato tutto – anche nelle ultime 
periferie – come orizzonte della propria missione e della propria cura;  

• una Chiesa che sa annunciare il Vangelo, come buona novella per l’intera creazione, come 
orientamento ad un umano capace di coltivarla in modo creativo e rispettoso;  

• una Chiesa che abita la terra, come sentinella, custodendone la bellezza e la vivibilità, contro 
tante forme di sfruttamento rapace ed insostenibile, contro le diverse forme di illegalità ambientale;  

• una Chiesa che educa – con parole, gesti e comportamenti – a stili di vita sobri e sostenibili, 
amanti della giustizia ed allergici alla corruzione;  

• una Chiesa che trasfigura il creato, celebrando il Creatore e facendo memoria del suo dono 
nell’Eucaristia, spazio di benedizione vivificante. 
 

5. Su vie di pace  
Percorrendo tali vie accadrà spesso di incontrarvi cristiani di altre confessioni, pure impegnati 

nella celebrazione di questo tempo del creato e mossi dalla stessa profonda preoccupazione7. 
Accadrà pure talvolta di scoprire percorsi condivisi con i credenti di altre fedi e con tanti uomini e 
donne di buona volontà. La collaborazione alla custodia del creato costituisce, infatti, anche uno 
spazio di dialogo fondamentale, un contributo alla costruzione di pace al cuore della famiglia 
umana, in un tempo in cui essa appare minacciata. Accogliamo in quest’anno l’invito alla 
riconciliazione che viene da Dio, sapendo che la pace con il Creatore – lo ricordava il santo papa 
Giovanni Paolo II nel Messaggio per la Giornata Mondiale della pace del 1990 –  chiama a vivere 
una pace profonda con tutto il creato. 

 
 

Roma, 24 giugno 2015 
Solennità della Natività di San Giovanni Battista  
 

LA COMMISSIONE EPISCOPALE 
PER I PROBLEMI SOCIALI E IL LAVORO, 

LA GIUSTIZIA E LA PACE  

LA COMMISSIONE EPISCOPALE 
PER L’ECUMENISMO E IL DIALOGO 

 
 

                                                
5 Card. P. PAROLIN, Intervento al Summit ONU sul clima del settembre 2014. 
6 Lettera Enciclica Laudato si’, n. 26.  
7 Cf. Ibid., n. 7.   


